
Wahrheit und Irrtum 
in

der materialistischen Weltanschauung. 

Ein Beitrag 
zur Befreiung aus hypnotischem Bann. 

von
einem Selbstdenker. 

[Gustav Ferdinand Müller — anonym] 

Motto: Nur die Personen haben Anspruch auf 
erstklassiges Menschentum, die im 
intensiven Streben nach Selbst- und 
Weltkultur über den Bannkrieg unse-
res Erdenlebens hinaus denkend, sich 
für Metaphysik, für den Gottes- und 
Unsterblichkeitsgedanken, für Ewig-
keitswerte ernst und anhaltend zu in-
teressieren vermögen.   



DIESER DRUCK DIENT AUSSCHLIESSLICH DER 
ESOTERISCHEN FORSCHUNG UND 

WISSENSCHAFTLICHEN
DOKUMENTATION. 

Für Schäden, die durch Nachahmung entstehen, können weder Verlag 
noch Autor haftbar gemacht werden. 

© Copyright: Irene Huber, Graz 201  
Verlag: Edition Geheimes Wissen 

Internet: www.geheimeswissen.com 

Alle Rechte vorbehalten. 
Abdruck und jegliche Wiedergabe durch jedes bekannte, aber auch heute noch unbekannte 

Verfahren, sowie jede Vervielfältigung, Verarbeitung und Verbreitung (wie Photokopie, 
Mikrofilm oder andere Verfahren unter Verwendung elektronischer Systeme) auch 

auszugsweise als auch die Übersetzung nur mit Genehmigung des Verlages. 

ISBN



3 
 

 
 
 

I. 
 

urch das Geistesleben und Wahrheitserkennen der 
Völker geht eine tiefe Kluft. Der Theologie mit ihrer 

Lebenslehre steht die Naturwissenschaft mit ihren For-
schungsergebnissen schroff und unversöhnlich gegenüber. 
Die eine Richtung predigt Glauben, die andere spricht vom 
Wissen. 

Die Art des Geisteslebens und Wahrheitserkennens des 
Menschen ist für das soziale, politische, praktische Leben 
desselben von höchster Bedeutung. Es ist nicht gleichgültig, 
wie der Mensch über Wesen und Bestimmung seines Lebens 
denkt. Unwillkürlich richtet er seine Strebens- und Hand-
lungsweise nach seiner Denkweise ein. Glaubt er an eine 
Verantwortlichkeit seiner Handlungen in einem Leben nach 
dem Tode sowie an den Nutzen intensiver Selbstvervoll-
kommnung fest und klar, dann wird seine Strebens- und 
Handlungsweise unbedingt anders, strebsamer, gewissenhaf-
ter ausfallen, als wenn er der Ansicht ist, nach dem Tode ist 
alles aus. Allerdings ist hierbei Voraussetzung, dass sein 
Glaube an die Verantwortlichkeit der Handlungen nach dem 
Tode nicht moralische Schwächung erfährt durch kirchliche 
Verheißungen von der Sündenvergebung für Glaubensleis-
tungen, von der Vervollkommnung durch andere, durch eine 
göttliche Macht. Ein religiöser Glaube dieser Art ist aufgeho-
ben in seiner vollen starken, moralisierenden, harmonisieren-
den Kraft und ist ein solcher Glaube in diesem Falle nicht 
gemeint. Die Glaubensart, von der hier die Rede ist, wird von 
der Überzeugung getragen, dass die höhere Moralisierung und 
Harmonisierung im schwersten Teile durch den Menschen 

D 



4 
 

selbst bewirkt werden muss, dass eine göttliche Macht, die 
für Glaubensleistungen Sünden vergibt, höhere Vollkommen-
heiten austeilt, nicht existiert, weil eine solche Macht dann 
nicht göttlich, sondern unmoralisch, willkürlich, ungerecht 
wäre. 

Ein solcher Glaube ist gemeint. Ein solcher Glaube aber 
— zu dieser Erkenntnis dürfte jeder ehrliche, vorurteilsfreie 
Forscher kommen — trägt in sich eine weit intensivere, zur 
Selbstvervollkommnung anspornende Kraft als der Glaube, 
dass mit dem Tode alles zu Ende sei, oder aber, dass ein Gott 
existiere, der für Glaubensleistungen irgendwelcher Art nach 
dem Tode die Seele von allen Unreinheiten und Unvollkom-
menheiten reinige. 

Der Glaube, wie ihn die Kirchen und meisten Konfessio-
nen lehren, sei hier nicht in Schutz genommen. Dessen mora-
lisierende, veredelnde Kraft ist gering, wie die Tatsachen be-
weisen. Auf der einen Seite wirft er wieder um, was er auf 
der anderen aufbaute. Aber neben diesen Glaubensarten sind 
noch andere möglich und errichtbar, die diese Mängel nicht 
enthalten, die in sich die Kraft tragen, den Menschen anzu-
spornen zu Höchstleistungen in der Selbst- und Weltkultur. 
Von einem solchen Glauben wollen wir hier reden. 

Jedoch die Vertreter der materialistischen Weltanschau-
ung meinen, dass der Glaube an sich entbehrlich sei, dass er 
mehr Unheil anrichte als Nutzen schaffe, dass es zur Erfül-
lung höchster sozialer Sittenforderungen genüge, wenn wir 
uns nur an die, durch Erfahrungen gewonnenen wissenschaft-
lichen Wahrheiten halten, da diese allein dogmenlos sind, oh-
ne Voraussetzungen gewonnen wurden und daher allein ein 
Anrecht haben, einwandfrei, logisch gegliedert und daher 
vernunftbefriedigend genannt zu werden. 

Zunächst die behauptete Glaubensvoraussetzungs- und 
Dogmenlosigkeit der materialistisch-atheistischen Weltan-
schauung, wie diese von Professor Haeckel in Jena, als Haupt 
dieser Bewegung, und der Mehrzahl unserer modernen Geis-



5 
 

tesgrößen und Wissenschaftler vertreten wird. Diese besteht 
in Wirklichkeit nicht, besteht nur in der Einbildung der An-
hänger dieser Weltanschauung. 

Glaubenslosigkeit. In Physik und Metaphysik zerfällt das 
Gebiet unserer Forschungen. Zur Physik gehören nur die von 
unseren fünf Sinnen wahrgenommenen Lebenserscheinungen, 
sowie alle hinter uns liegenden Erfahrungen. Alles jedoch, 
was noch unaufgeklärt, unwahrnehmbar für unsere fünf Sinne 
und noch nicht zu unserem Erfahrungsbereich gehörend von 
uns liegt, verkörpert Metaphysik, Übersinnliches, Vermutung, 
Glaube mit mehr oder minder großem Wahrscheinlichkeits- 
und Vernunftgehalt. Also schon jedes Urteil über noch vor 
uns liegende, noch nicht zu unserem Erfahrungsbereich gehö-
rende Dinge und Lebenszustände stellt Metaphysik dar. Und 
da wollen unsere materialistischen Lebensdeuter behaupten, 
sie könnten ohne Metaphysik, ohne Glauben auskommen, ihre 
Ansichten über Wesen und Bestimmung des Lebens seien 
nicht Glauben sondern Wissen? 

Voraussetzungslosigkeit. Wer sich im Wahrheitsforschen 
über nicht zu unserem Erfahrungsbereiche gehörende Dinge 
und Lebenszustände ein Urteil bilden will, muss stets mit ei-
ner Reihe von Möglichkeiten, die den zu beurteilenden Ob-
jekten zugrunde liegen könnten, rechnen. Die Aufstellung 
solcher Möglichkeiten erfordert Spekulationsvermögen. Und 
zur Auswahl unter dieser Reihe von Möglichkeiten, von Vo-
raussetzungen, so man nicht fehlgreifen will, gehört ein an-
geborener oder anerzogener metaphysischer Spür- und Orien-
tierungssinn. Wer diesen nicht besitzt, wer eine ungeschickte 
Hand in solchen Dingen hat, dessen Wahrheitsforschen wird 
Unsinn zur Welt bringen. Indem jedoch Materialisten von 
vornherein annehmen, die dem Menschen zugrunde liegende 
Geisteskraft sei eine Folgeerscheinung und nicht Unterlage 
der Körpermaterie, stellen sie eine Hypothese, eine Voraus-
setzung auf, wählen sie von den zulässigen zwei Vorausset-
zungen eine. Wo also ist die gerühmte Voraussetzungslosig-



6 
 

keit der Materialisten? 
Dogmenlosigkeit. Ohne Glauben, ohne ein Fürwahrhalten 

bestimmter Voraussetzungen gibt es überhaupt kein Forschen. 
Ein jedes Wahrheitsforschen bedingt ein Mutmaßen und Für-
wahrhalten. Und wenn ein Forscher auf Grund von Voraus-
setzungen und auf diesen aufgebauten logischen Folgerungen 
zu bestimmten Endurteilen gelangt, dieses Endurteil für wahr 
hält und für mutmaßliche Wahrheit öffentlich ausgibt, so ver-
kündet er damit ein Dogma, einen für Wahrheit gehaltenen, 
aber noch unbewiesenen Glaubenssatz. Wie wir es als Wahr-
heitsforscher also auch anfangen mögen, immer müssen wir 
mit Metaphysik, mit Vermutungen und Voraussetzungen ar-
beiten und immer gelangen wir in unserem Endurteil über 
höchste Fragen des Lebens zu einem Dogma. Und da haben 
König Haeckel in Jena und mit ihm sämtliche Anhänger der 
materialistischen Weltanschauung dennoch den Mut, von ei-
ner Glaubens-, Voraussetzungs- und Dogmenlosigkeit ihrer 
Weltanschauung zu sprechen? Und sie fürchten nicht, dass 
ihnen derartig primitive, verrostete Geisteswaffen einst ein 
Jena, das Jena des zwanzigsten Jahrhunderts bescheren könn-
ten? 

Was auch ein Mensch, sei er nun akademisch gebildet o-
der nicht, aber Wesen und Bestimmung unseren Lebens zu 
sagen weiß, kann niemals den Charakter des sicheren Wissens 
an sich tragen, ist immer ein auf Voraussetzungen aufgebau-
ter, in Dogmen gipfelnder Glaube, so man unter Wesen und 
Bestimmung des Lebens die Unsterblichkeitsfrage, Gottesfra-
ge und eventuelle nachirdische individuelle Entwicklungs- 
und Lebenszustände versteht.  

Selbst unsere größten Geistesgrößen, Wissenschaftler, 
Dichter und Denker nehmen diesen Fragen gegenüber die 
Stellung der in den Niederungen und Tälern des Lebens Ver-
harrenden ein, die unmöglich genau wissen können, wie es 
auf den Höhen und ragenden Gipfeln des Lebens aussieht. 

Nur wenn ein Mensch nachweisen könnte, das ganze Uni-



7 
 

versum sei ihm untertan, er sei Gott, das höchste existierende, 
denkfähige Wesen, dann erst könnte er sprechen, meine An-
sichten über Wesen und Bestimmung des Lebens verkörpern 
nicht Glauben, sondern Wissen. 

Die Frage, ob das individuelle geistige Leben im Men-
schen mit der Erstarrung und dem Zerfall der Körpermaterie 
erlischt oder nicht, kann durch wissenschaftliche Experimente 
und irdische Erfahrungen niemals im verneinenden Sinne 
klargestellt werden. Was die Wissenschaft hierüber auch sagt, 
sind nur Vermutungen, metaphysische Vernunftschlüsse, ist 
unter der Zahl vor dem menschlichen Verstand logisch be-
rechtigter Vermutungen und Erklärungsarten nur eine. 

Wenn die Wissenschaft und Vertreter der materialisti-
schen Weltanschauung nur ihre Erklärung und Deutung des 
Wesens des individuellen Lebens im Menschen als vernünf-
tig, berechtigt und konkurrenzfähig gelten lassen wollen und 
spiritualistische Erklärungsweisen, so diese in logisch geglie-
derter, vernunftgemäßer Form vorgetragen werden, nicht, 
dann stellen sie sich damit ein beschämendes Zeugnis der 
Engherzigkeit, Unduldsamkeit, Geistesknechtung und Gewis-
sensverletzung aus. Wo niemand wissen kann, wie die Zu-
kunft aussieht, da kann die materialistische Weltanschauung, 
die jedes individuelle nachirdische Leben ohne großes Besin-
nen, ohne tiefergehende Prüfung kurzweg verneint, am aller-
wenigsten ein Wahrheitsprivilegium beanspruchen. 

Gegen die Intoleranz und Vergewaltigungssucht der Wis-
senschaftler und Materialisten ist mit allem Nachdruck zu 
protestieren. Auch spiritualistische Erklärungsarten, so sie 
von einem bestimmten Vernunftsystem getragen werden, sind 
vor der Vernunft berechtigt und konkurrenzfähig. In der spiri-
tualistischen Erklärungsart wird mit der Möglichkeit gerech-
net, dass das Individuelle geistige Leben im Menschen nicht 
Folgeerscheinung einer Molekül-Gemeinschaft ist, sondern 
Grundlage und Organisator dieser bildet, dass es völlige indi-
viduelle Unabhängigkeit vom Körperleben sowie einen nach 



8 
 

dem Leibestod für uns unsichtbar fortlebenden feinmateriel-
len, gasartigen Körper besitzt. 

Diese Deutungsart steht im Vernunftgehalt der materialis-
tischem nicht nach. Sie ist dem Vernunftgehalt nach der ma-
terialistischen Voraussetzung vielleicht sogar überlegen. Bei-
de Erklärungsarten beruhen auf verschiedenen Vernunftsys-
temen, verkörpern Folgerungsergebnisse, Vermutungen, 
Glaubensansichten, deren Wahrheitsgehalt vorläufig noch 
nicht objektiv, allgemeingültig festgestellt werden kann, we-
der von der einen noch von der anderen Seite. Indes größere 
Aussicht als dem Materialisten bietet sich aus natürlichen 
Gründen dem Spiritualisten, den Wahrheitsgehalt seiner Er-
klärungsart zum erheblichen Teil mindestens subjektiv si-
cherzustellen. Der Beweis der Bejahung der Fortexistenz des 
individuellen Lebens nach der Zerstörung des Leibes ist aus 
natürlichen Gründen eher zu führen als der der absoluten 
Verneinung. Zur absoluten Verneinung gehört die hoch über 
allem Sein und Geschehen stehende göttliche Erkenntnishöhe, 
die naturgemäß ein in den Tälern den Lebens weilender 
Mensch nie gewinnen wird, während die Bejahung subjektiv 
schon zum erheblichen Teil gewonnen werden kann durch 
persönliche seelische sowie durch einwandfreie spiritistische, 
okkulte Erfahrungen. 

Vergessen wir nicht, dass das Wesen der materialistischen 
Philosophie philosophische Negation, im Grunde genommen 
philosophische Impotenz und Bankrotterklärung verkörpert. 
Sie ist mit Recht, wie ihr von den Gegnern nachgesagt wird, 
die Philosophie des geringsten Verstandesaufwandes. 

Die Philosophie, die Kunst der Lebenserklärung, zerfällt 
in zwei Betätigungsarten, in die analytische und synthetische, 
in die zersetzende, klassifizierende, ordnende, läuternde und 
in die aufbauende, spekulierende, konstruierende, komponie-
rende. Ich behaupte und werde nachweisen, dass die Gründer 
der materialistischen Weltanschauung weder analytisch noch 
synthetisch ein auch nur einigermaßen befriedigen des höhe-



9 
 

res Kennen entwickelten, dass ihr Erklärungswerk alles ande-
re, nur aber kein philosophisches Kunstwerk darstellt. 

Wer in der Lebenserklärung etwas Rechtes und Brauchba-
res liefern will, muss zunächst die Grundbegriffe, mit denen 
in der Gedankenwelt gearbeitet und gehaut wird, klären. Tut 
man das nicht, dann sind Verirrungen in den Folgerungen un-
vermeidbar, da die Begriffe Erklärungsmaterial elementarer 
Art darstellen. Ist jedoch das Handwerkszeug, mit dem man 
arbeitet, nicht gesund, nicht gestählt und geschliffen, wie 
kann dann etwas Rechtwinkliges und Lotrechtes aufgebaut 
werden? 

Zum Beispiel: Ein Lebenserklärer tritt an die Aufgabe 
heran, unser Leben auf seinen Vernunft- und Rechtsgehalt hin 
zu untersuchen. Geht er hierbei nicht vorher seinen bisherigen 
Vernunft- und Rechtsvorstellungen genügend auf den Grund, 
lässt er diese ungeklärt und legt er sie als Maßstab an unsere 
gegenwärtigen Daseinsverhältnisse an, dann wird er notwen-
dig zu dem Schluss gelangen müssen, dass das Leben im 
höchsten Grade unvernünftig und ungerecht eingerichtet ist, 
während geklärte Begriffe über Vernunft und Recht zu ganz 
anderen Ergebnissen führen würden. 

Jedoch von dem, was sich unter Klärung unserer Ver-
nunft- und Rechtsbegriffe verstehen lässt, ist in der analyti-
schen Philosophie unserer Wissenschaftler und Materialisten 
wenig zu finden. 

Dass die Existenz der Leiden und des Bösen in unserem 
Leben, sowie die Art des rücksichtslosen Wirkens dieser un-
vereinbar sind mit höherer Vernunft und höherem Recht und 
darum sprechendes Zeugnis ablegen für die Nichtexistenz ei-
ner daseinsbewussten, göttlichen Weltenleitung und individu-
ellen höheren Lebensbestimmung, ist Materialisten meist et-
was Selbstverständliches, bei dem sie nicht fassen können, 
dass nicht jeder denkende Mensch ihrer Meinung ist.  

Jedoch würde sich der Materialist die Mühe nehmen mit 
größerem Fleiß und Eifer wie bisher analytische Philosophie 



10 
 

in der Begriffswelt zu treiben, dann würde er im Kriterium 
der Werte unseres Lebens sehr bald finden, dass deren Exis-
tenz und Höherentwicklung erst durch die Gegensätze, durch 
die Unwerte, durch Leiden und Böses gegeben werden, so 
dass sich demnach unser Leben unter Hinzuziehung noch an-
derer vernunftgemäßer Voraussetzungen sehr wohl als ver-
nünftig und gerecht erklären ließe. 

Und synthetisch derselbe Mangel an philosophischer 
Gründlichkeit und Befähigung. In Unkenntnis der verrosteten, 
stumpfen, primitiven Erkenntniswerkzeuge und Begriffe, mit 
denen man arbeitet, bildet man sich ein, ganz besonders 
exakt, wissenschaftlich, gründlich zu verfahren, indem man 
die spekulativ-komponistische Forschungsweise als des Auf-
geklärten und modernen Gebildeten unwürdig, als unwissen-
schaftlich in Verruf erklärt und ängstlich meidet. 

Unseren Materialisten fehlen Notenkenntnis sowie Melo-
die- und Harmonieverständnis. Sie wollen in der Lebenserklä-
rung als Komponisten gelten, während sie nichts tun, um sich 
in der Hauptfähigkeit eines philosophischen Komponisten, im 
spekulativen, selbstschöpferischen Können auszubilden, wäh-
rend sie sich abergläubisch vor diesem Gebiet bekreuzigen. 
Sie befürchten ihren gesunden Verstand zu verlieren, in Zu-
stände wilden Aberglaubens hineinzugeraten, wenn sie wagen 
würden, mit der Fortexistenz individuellen Lebens nach der 
Körperzerstörung zu rechnen und auf dieser Voraussetzung 
weiter bauend, noch andere, höhere Entwicklungsmöglichkei-
ten ernstlich in Betracht zu ziehen. Sie wollen auf Höhen ge-
langen und weigern sich närrischerweise zu klettern. Ihr 
Dogma lautet, dass man, um zu höchsten Höhen menschlicher 
Erkenntnis zu gelangen, meiden müsse spekulativ, komponie-
rend, synthetisch zu verfahren, dass man meiden müsse, sein 
Gehirn im Entwirren der uns umgebenden verwickelten Le-
benserscheinungen kräftig anzustrengen, Erklärungssysteme 
aufzuspüren, die uns das Leben als eine große organische 
Einheit, als vernünftig und gerecht zur Erkenntnis bringen. 


