Wahrheit und Irrtum

1mn

der materialistischen Weltanschauung.

Ein Beitrag
zur Befreiung aus hypnotischem Bann.

von
einem Selbstdenker.
[Gustav Ferdinand Miiller — anonym)]

Motto: Nur die Personen haben Anspruch auf
erstklassiges Menschentum, die im
intensiven Streben nach Selbst- und
Weltkultur iiber den Bannkrieg unse-
res Erdenlebens hinaus denkend, sich
fiir Metaphysik, fiir den Gottes- und
Unsterblichkeitsgedanken, fiir Ewig-
keitswerte ernst und anhaltend zu in-
teressieren vermdgen.




DIESER DRUCK DIENT AUSSCHLIESSLICH DER
ESOTERISCHEN FORSCHUNG UND
WISSENSCHAFTLICHEN
DOKUMENTATION.

Fiir Schiaden, die durch Nachahmung entstehen, konnen weder Verlag
noch Autor haftbar gemacht werden.

© Copyright: Irene Huber, Graz 2017
Verlag: Edition Geheimes Wissen
Internet: www.geheimeswissen.com

Alle Rechte vorbehalten.
Abdruck und jegliche Wiedergabe durch jedes bekannte, aber auch heute noch unbekannte
Verfahren, sowie jede Vervielfiltigung, Verarbeitung und Verbreitung (wie Photokopie,
Mikrofilm oder andere Verfahren unter Verwendung elektronischer Systeme) auch
auszugsweise als auch die Ubersetzung nur mit Genehmigung des Verlages.

ISBN 978-3-903139-17-6



P <TIZTZ (NN A V[ AV I <FZF77 ] (NN

I.

urch das Geistesleben und Wahrheitserkennen der

Volker geht eine tiefe Kluft. Der Theologie mit ihrer
Lebenslehre steht die Naturwissenschaft mit ihren For-
schungsergebnissen schroff und unversohnlich gegeniiber.
Die eine Richtung predigt Glauben, die andere spricht vom
Wissen.

Die Art des Geisteslebens und Wahrheitserkennens des
Menschen ist fiir das soziale, politische, praktische Leben
desselben von hochster Bedeutung. Es ist nicht gleichgiiltig,
wie der Mensch liber Wesen und Bestimmung seines Lebens
denkt. Unwillkiirlich richtet er seine Strebens- und Hand-
lungsweise nach seiner Denkweise ein. Glaubt er an eine
Verantwortlichkeit seiner Handlungen in einem Leben nach
dem Tode sowie an den Nutzen intensiver Selbstvervoll-
kommnung fest und klar, dann wird seine Strebens- und
Handlungsweise unbedingt anders, strebsamer, gewissenhaf-
ter ausfallen, als wenn er der Ansicht ist, nach dem Tode ist
alles aus. Allerdings ist hierbei Voraussetzung, dass sein
Glaube an die Verantwortlichkeit der Handlungen nach dem
Tode nicht moralische Schwachung erfihrt durch kirchliche
VerheiBungen von der Siindenvergebung fiir Glaubensleis-
tungen, von der Vervollkommnung durch andere, durch eine
gottliche Macht. Ein religioser Glaube dieser Art ist aufgeho-
ben in seiner vollen starken, moralisierenden, harmonisieren-
den Kraft und ist ein solcher Glaube in diesem Falle nicht
gemeint. Die Glaubensart, von der hier die Rede ist, wird von
der Uberzeugung getragen, dass die hohere Moralisierung und
Harmonisierung im schwersten Teile durch den Menschen

3



selbst bewirkt werden muss, dass eine gottliche Macht, die
fir Glaubensleistungen Siinden vergibt, hohere Vollkommen-
heiten austeilt, nicht existiert, weil eine solche Macht dann
nicht gottlich, sondern unmoralisch, willkiirlich, ungerecht
ware.

Ein solcher Glaube ist gemeint. Ein solcher Glaube aber
— zu dieser Erkenntnis diirfte jeder ehrliche, vorurteilsfreie
Forscher kommen — trdgt in sich eine weit intensivere, zur
Selbstvervollkommnung anspornende Kraft als der Glaube,
dass mit dem Tode alles zu Ende sei, oder aber, dass ein Gott
existiere, der fiir Glaubensleistungen irgendwelcher Art nach
dem Tode die Seele von allen Unreinheiten und Unvollkom-
menheiten reinige.

Der Glaube, wie 1thn die Kirchen und meisten Konfessio-
nen lehren, sei hier nicht in Schutz genommen. Dessen mora-
lisierende, veredelnde Kraft ist gering, wie die Tatsachen be-
weisen. Auf der einen Seite wirft er wieder um, was er auf
der anderen aufbaute. Aber neben diesen Glaubensarten sind
noch andere moglich und errichtbar, die diese Mangel nicht
enthalten, die in sich die Kraft tragen, den Menschen anzu-
spornen zu Hochstleistungen in der Selbst- und Weltkultur.
Von einem solchen Glauben wollen wir hier reden.

Jedoch die Vertreter der materialistischen Weltanschau-
ung meinen, dass der Glaube an sich entbehrlich sei, dass er
mehr Unheil anrichte als Nutzen schaffe, dass es zur Erfiil-
lung hochster sozialer Sittenforderungen geniige, wenn wir
uns nur an die, durch Erfahrungen gewonnenen wissenschaft-
lichen Wahrheiten halten, da diese allein dogmenlos sind, oh-
ne Voraussetzungen gewonnen wurden und daher allein ein
Anrecht haben, einwandfrei, logisch gegliedert und daher
vernunftbefriedigend genannt zu werden.

Zunichst die behauptete Glaubensvoraussetzungs- und
Dogmenlosigkeit der materialistisch-atheistischen Weltan-
schauung, wie diese von Professor Haeckel in Jena, als Haupt
dieser Bewegung, und der Mehrzahl unserer modernen Geis-

4



tesgroflen und Wissenschaftler vertreten wird. Diese besteht
in Wirklichkeit nicht, besteht nur in der Einbildung der An-
hanger dieser Weltanschauung.

Glaubenslosigkeit. In Physik und Metaphysik zerfillt das
Gebiet unserer Forschungen. Zur Physik gehoren nur die von
unseren fiinf Sinnen wahrgenommenen Lebenserscheinungen,
sowie alle hinter uns liegenden Erfahrungen. Alles jedoch,
was noch unaufgeklart, unwahrnehmbar fiir unsere fiinf Sinne
und noch nicht zu unserem Erfahrungsbereich gehdrend von
uns liegt, verkorpert Metaphysik, Ubersinnliches, Vermutung,
Glaube mit mehr oder minder groBem Wahrscheinlichkeits-
und Vernunftgehalt. Also schon jedes Urteil iiber noch vor
uns liegende, noch nicht zu unserem Erfahrungsbereich geho-
rende Dinge und Lebenszustinde stellt Metaphysik dar. Und
da wollen unsere materialistischen Lebensdeuter behaupten,
sie konnten ohne Metaphysik, ohne Glauben auskommen, ihre
Ansichten iiber Wesen und Bestimmung des Lebens seien
nicht Glauben sondern Wissen?

Voraussetzungslosigkeit. Wer sich im Wahrheitsforschen
iiber nicht zu unserem Erfahrungsbereiche gehorende Dinge
und Lebenszustiande ein Urteil bilden will, muss stets mit ei-
ner Reithe von Moglichkeiten, die den zu beurteilenden Ob-
jekten zugrunde liegen konnten, rechnen. Die Aufstellung
solcher Moglichkeiten erfordert Spekulationsvermogen. Und
zur Auswahl unter dieser Reihe von Moglichkeiten, von Vo-
raussetzungen, so man nicht fehlgreifen will, gehort ein an-
geborener oder anerzogener metaphysischer Spiir- und Orien-
tierungssinn. Wer diesen nicht besitzt, wer eine ungeschickte
Hand in solchen Dingen hat, dessen Wahrheitsforschen wird
Unsinn zur Welt bringen. Indem jedoch Materialisten von
vornherein annehmen, die dem Menschen zugrunde liegende
Geisteskraft sei eine Folgeerscheinung und nicht Unterlage
der Korpermaterie, stellen sie eine Hypothese, eine Voraus-
setzung auf, wihlen sie von den zuldssigen zwei Vorausset-
zungen eine. Wo also ist die geriithmte Voraussetzungslosig-

5



keit der Materialisten?

Dogmenlosigkeit. Ohne Glauben, ohne ein Filirwahrhalten
bestimmter Voraussetzungen gibt es iiberhaupt kein Forschen.
Ein jedes Wahrheitsforschen bedingt ein Mutmallen und Fiir-
wahrhalten. Und wenn ein Forscher auf Grund von Voraus-
setzungen und auf diesen aufgebauten logischen Folgerungen
zu bestimmten Endurteilen gelangt, dieses Endurteil fiir wahr
hélt und fiir mutmaBliche Wahrheit 6ffentlich ausgibt, so ver-
kiindet er damit ein Dogma, einen fiir Wahrheit gehaltenen,
aber noch unbewiesenen Glaubenssatz. Wie wir es als Wahr-
heitsforscher also auch anfangen mdgen, immer miissen wir
mit Metaphysik, mit Vermutungen und Voraussetzungen ar-
beiten und immer gelangen wir in unserem Endurteil iiber
hochste Fragen des Lebens zu einem Dogma. Und da haben
Konig Haeckel in Jena und mit thm sdmtliche Anhidnger der
materialistischen Weltanschauung dennoch den Mut, von ei-
ner Glaubens-, Voraussetzungs- und Dogmenlosigkeit ihrer
Weltanschauung zu sprechen? Und sie fiirchten nicht, dass
ithnen derartig primitive, verrostete Geisteswaffen einst ein
Jena, das Jena des zwanzigsten Jahrhunderts bescheren konn-
ten?

Was auch ein Mensch, sei er nun akademisch gebildet o-
der nicht, aber Wesen und Bestimmung unseren Lebens zu
sagen weil}, kann niemals den Charakter des sicheren Wissens
an sich tragen, ist immer ein auf Voraussetzungen aufgebau-
ter, in Dogmen gipfelnder Glaube, so man unter Wesen und
Bestimmung des Lebens die Unsterblichkeitsfrage, Gottesfra-
ge und eventuelle nachirdische individuelle Entwicklungs-
und Lebenszustinde versteht.

Selbst unsere groBten Geistesgrolen, Wissenschaftler,
Dichter und Denker nehmen diesen Fragen gegeniiber die
Stellung der in den Niederungen und Télern des Lebens Ver-
harrenden ein, die unmoglich genau wissen konnen, wie es
auf den Hohen und ragenden Gipfeln des Lebens aussieht.

Nur wenn ein Mensch nachweisen konnte, das ganze Uni-
6



versum sel ithm untertan, er sei Gott, das hochste existierende,
denkfahige Wesen, dann erst konnte er sprechen, meine An-
sichten iiber Wesen und Bestimmung des Lebens verkorpern
nicht Glauben, sondern Wissen.

Die Frage, ob das individuelle geistige Leben im Men-
schen mit der Erstarrung und dem Zerfall der Korpermaterie
erlischt oder nicht, kann durch wissenschaftliche Experimente
und irdische Erfahrungen niemals im verneinenden Sinne
klargestellt werden. Was die Wissenschaft hieriiber auch sagt,
sind nur Vermutungen, metaphysische Vernunftschliisse, ist
unter der Zahl vor dem menschlichen Verstand logisch be-
rechtigter Vermutungen und Erkldrungsarten nur eine.

Wenn die Wissenschaft und Vertreter der materialisti-
schen Weltanschauung nur ihre Erkldarung und Deutung des
Wesens des individuellen Lebens im Menschen als verniinf-
tig, berechtigt und konkurrenzfahig gelten lassen wollen und
spiritualistische Erkldrungsweisen, so diese in logisch geglie-
derter, vernunftgemidfler Form vorgetragen werden, nicht,
dann stellen sie sich damit ein beschdmendes Zeugnis der
Engherzigkeit, Unduldsamkeit, Geistesknechtung und Gewis-
sensverletzung aus. Wo niemand wissen kann, wie die Zu-
kunft aussieht, da kann die materialistische Weltanschauung,
die jedes individuelle nachirdische Leben ohne grofles Besin-
nen, ohne tiefergehende Priifung kurzweg verneint, am aller-
wenigsten ein Wahrheitsprivilegium beanspruchen.

Gegen die Intoleranz und Vergewaltigungssucht der Wis-
senschaftler und Materialisten ist mit allem Nachdruck zu
protestieren. Auch spiritualistische Erkldarungsarten, so sie
von einem bestimmten Vernunftsystem getragen werden, sind
vor der Vernunft berechtigt und konkurrenzfidhig. In der spiri-
tualistischen Erklarungsart wird mit der Mdoglichkeit gerech-
net, dass das Individuelle geistige Leben im Menschen nicht
Folgeerscheinung einer Molekiil-Gemeinschaft ist, sondern
Grundlage und Organisator dieser bildet, dass es vollige indi-
viduelle Unabhingigkeit vom Korperleben sowie einen nach

7



dem Leibestod fiir uns unsichtbar fortlebenden feinmateriel-
len, gasartigen Korper besitzt.

Diese Deutungsart steht im Vernunftgehalt der materialis-
tischem nicht nach. Sie ist dem Vernunftgehalt nach der ma-
terialistischen Voraussetzung vielleicht sogar liberlegen. Bei-
de Erkldarungsarten beruhen auf verschiedenen Vernunftsys-
temen, verkorpern Folgerungsergebnisse, Vermutungen,
Glaubensansichten, deren Wahrheitsgehalt vorldufig noch
nicht objektiv, allgemeingiiltig festgestellt werden kann, we-
der von der einen noch von der anderen Seite. Indes groBere
Aussicht als dem Materialisten bietet sich aus natiirlichen
Griinden dem Spiritualisten, den Wahrheitsgehalt seiner Er-
kldrungsart zum erheblichen Teil mindestens subjektiv si-
cherzustellen. Der Beweis der Bejahung der Fortexistenz des
individuellen Lebens nach der Zerstorung des Leibes ist aus
natiirlichen Griinden eher zu fiihren als der der absoluten
Verneinung. Zur absoluten Verneinung gehort die hoch iiber
allem Sein und Geschehen stehende gottliche Erkenntnishohe,
die naturgemaBl ein in den Téalern den Lebens weilender
Mensch nie gewinnen wird, wahrend die Bejahung subjektiv
schon zum erheblichen Teil gewonnen werden kann durch
personliche seelische sowie durch einwandfreie spiritistische,
okkulte Erfahrungen.

Vergessen wir nicht, dass das Wesen der materialistischen
Philosophie philosophische Negation, im Grunde genommen
philosophische Impotenz und Bankrotterklarung verkorpert.
Sie ist mit Recht, wie ihr von den Gegnern nachgesagt wird,
die Philosophie des geringsten Verstandesaufwandes.

Die Philosophie, die Kunst der Lebenserklarung, zerfallt
in zwei Betdtigungsarten, in die analytische und synthetische,
in die zersetzende, klassifizierende, ordnende, lduternde und
in die aufbauende, spekulierende, konstruierende, komponie-
rende. Ich behaupte und werde nachweisen, dass die Griinder
der materialistischen Weltanschauung weder analytisch noch
synthetisch ein auch nur einigermallen befriedigen des hohe-

8



res Kennen entwickelten, dass ihr Erklarungswerk alles ande-
re, nur aber kein philosophisches Kunstwerk darstellt.

Wer in der Lebenserkldrung etwas Rechtes und Brauchba-
res liefern will, muss zundchst die Grundbegriffe, mit denen
in der Gedankenwelt gearbeitet und gehaut wird, kldren. Tut
man das nicht, dann sind Verirrungen in den Folgerungen un-
vermeidbar, da die Begriffe Erkldrungsmaterial elementarer
Art darstellen. Ist jedoch das Handwerkszeug, mit dem man
arbeitet, nicht gesund, nicht gestdhlt und geschliffen, wie
kann dann etwas Rechtwinkliges und Lotrechtes aufgebaut
werden?

Zum Beispiel: Ein Lebenserkldrer tritt an die Aufgabe
heran, unser Leben auf seinen Vernunft- und Rechtsgehalt hin
zu untersuchen. Geht er hierbei nicht vorher seinen bisherigen
Vernunft- und Rechtsvorstellungen geniigend auf den Grund,
lasst er diese ungeklirt und legt er sie als MaBstab an unsere
gegenwairtigen Daseinsverhdltnisse an, dann wird er notwen-
dig zu dem Schluss gelangen miissen, dass das Leben im
hochsten Grade unverniinftig und ungerecht eingerichtet ist,
wihrend geklarte Begriffe iiber Vernunft und Recht zu ganz
anderen Ergebnissen fithren wiirden.

Jedoch von dem, was sich unter Klarung unserer Ver-
nunft- und Rechtsbegriffe verstehen ldsst, ist in der analyti-
schen Philosophie unserer Wissenschaftler und Materialisten
wenig zu finden.

Dass die Existenz der Leiden und des Bdsen in unserem
Leben, sowie die Art des riicksichtslosen Wirkens dieser un-
vereinbar sind mit hoherer Vernunft und hoherem Recht und
darum sprechendes Zeugnis ablegen fiir die Nichtexistenz ei-
ner daseinsbewussten, gottlichen Weltenleitung und individu-
ellen hoheren Lebensbestimmung, ist Materialisten meist et-
was Selbstverstandliches, bei dem sie nicht fassen konnen,
dass nicht jeder denkende Mensch ihrer Meinung ist.

Jedoch wirde sich der Materialist die Miihe nehmen mit

groBerem Fleill und Eifer wie bisher analytische Philosophie
9



in der Begriffswelt zu treiben, dann wiirde er im Kriterium
der Werte unseres Lebens sehr bald finden, dass deren Exis-
tenz und Hoherentwicklung erst durch die Gegensétze, durch
die Unwerte, durch Leiden und Bodses gegeben werden, so
dass sich demnach unser Leben unter Hinzuziehung noch an-
derer vernunftgemédBler Voraussetzungen sehr wohl als ver-
niinftig und gerecht erkliren lief3e.

Und synthetisch derselbe Mangel an philosophischer
Griindlichkeit und Befdahigung. In Unkenntnis der verrosteten,
stumpfen, primitiven Erkenntniswerkzeuge und Begriffe, mit
denen man arbeitet, bildet man sich ein, ganz besonders
exakt, wissenschaftlich, griindlich zu verfahren, indem man
die spekulativ-komponistische Forschungsweise als des Auf-
geklarten und modernen Gebildeten unwiirdig, als unwissen-
schaftlich in Verruf erklart und dngstlich meidet.

Unseren Materialisten fehlen Notenkenntnis sowie Melo-
die- und Harmonieverstandnis. Sie wollen in der Lebenserkla-
rung als Komponisten gelten, wiahrend sie nichts tun, um sich
in der Hauptfihigkeit eines philosophischen Komponisten, im
spekulativen, selbstschopferischen Kénnen auszubilden, wéh-
rend sie sich abergldaubisch vor diesem Gebiet bekreuzigen.
Sie befiirchten ihren gesunden Verstand zu verlieren, in Zu-
stande wilden Aberglaubens hineinzugeraten, wenn sie wagen
wiirden, mit der Fortexistenz individuellen Lebens nach der
Korperzerstorung zu rechnen und auf dieser Voraussetzung
weiter bauend, noch andere, hohere Entwicklungsmoglichkei-
ten ernstlich in Betracht zu ziehen. Sie wollen auf Hohen ge-
langen und weigern sich nirrischerweise zu klettern. Ihr
Dogma lautet, dass man, um zu hochsten Hohen menschlicher
Erkenntnis zu gelangen, meiden miisse spekulativ, komponie-
rend, synthetisch zu verfahren, dass man meiden miisse, sein
Gehirn im Entwirren der uns umgebenden verwickelten Le-
benserscheinungen kraftig anzustrengen, Erkldrungssysteme
aufzuspiiren, die uns das Leben als eine grofle organische
Einheit, als verniinftig und gerecht zur Erkenntnis bringen.

10



