
Kurt Aram

Magie und
Zauberei

in der alten Welt

Die Magie ist die praktische Metaphysik

Baco von Verulam

Verlag Edition Geheimes Wissen



DIESER DRUCK DIENT AUSSCHLIESSLICH DER
ESOTERISCHEN FORSCHUNG UND

WISSENSCHAFTLICHEN
DOKUMENTATION.

Für Schäden, die durch Nachahmung entstehen, können weder Verlag
noch Autor haftbar gemacht werden.

© Copyright: Irene Huber, Graz 20
Verlag: Edition Geheimes Wissen 
Internet: www.geheimeswissen.com 

Alle Rechte vorbehalten.
Abdruck und jegliche Wiedergabe durch jedes bekannte, aber auch heute noch unbekannte
Verfahren, sowie jede Vervielfältigung, Verarbeitung und Verbreitung (wie otokopie,
Mikrofilm oder andere Verfahren unter Verwendung elektronischer Systeme) auch

auszugsweise als auch die Übersetzung nur mit Genehmigung des Verlages.

ISBN



Inhaltsverzeichnis

Seite

Zur Einführung

Die vier Weltbilder 5

Abstammungslehre und Natursichtigkeit 9

Babylon

Berosus und Oanes 28

Gilgamesch 43

Das babylonische Weltbild 70

Astrologie 85

Leberschaukunde 104

Das Reich der Dämonen 117

Ägypten

Tierkult und Bildsichtigkeit 152

Kultmagie und Seele 192

Totenkult und Totenbuch 215

Osiris und Isis 235

Griechenland

Das Zeitalter Homers 270

Delphi und Eleusis 284



307

Griechisch-ägyptische Zauberei 331

Isis und Mithras 351

Literatur 376



Z u r E i n f ü h r u n g

Die vier Weltbilder

Die Betörung hat den Grad erreichen können, dass man ganz
ernstlich vermeint, der Schlüssel zu dem Mysterium des Wesens und
Daseyns dieser bewundernswerthen und geheimnisvollen Welt sei in
den armseligen chemischen Verwandtschaften gefunden! Wahrlich,
der Wahn der Alchymisten, welche den Stein der Weisen suchten und
bloß hofften, Gold zu machen, war Kleinigkeit, verglichen mit dem
Wahn unserer physiologischen Chemiker ... Solchen Herren vom
Tiegel und der Retorte muss beigebracht werden, dass bloße Chemie
wohl zum Apotheker, aber nicht zum Philosophen befähigt, wie nicht
wenigen gewissen anderen, ihrem Geist verwandten Naturforschern,
dass man ein vollkommener Zoolog seyn und alle sechzig Affenspe-
zies an einer Schnur haben kann, und doch, wenn man außerdem
nichts, als etwan nur noch seinen Katechismus gelernt hat, im Gan-
zen genommen, ein unwissender, dem Volk beizuzählender Mensch
ist. Da werfen sich Leute zu Welterleuchtern auf, die ihre Chemie,
oder Physik, oder Mineralogie, oder Zoologie, oder Physiologie,
sonst aber auf der Welt nichts gelernt haben, bringen an diese ihre
einzige anderweitige Kenntnis, nämlich was ihnen von den Lehren
des Katechismus noch aus den Schuljahren anklebt, und wenn ihnen
nun diese beiden Stücke nicht recht zu einander passen, werden sie
sofort Religionsspötter und demnächst abgeschmackte, seichte Mate-
rialisten. Entweder Katechismus oder Materialismus ist ihre Losung.

Arthur Schopenhauer: Über den Willen in der Natur .

olange es auch schon eine Menschheit gibt auf Erden,
sie hat noch nie mehr als vier Weltbilder hervorge-

bracht: das magische, das mystische, das mechanische und als
viertes eine Synthese (Zusammenschau) der drei genannten.

Das magische Weltbild findet sich bei allen Natursichti-
gen , das mystische bei allen Religiösen und das mechanische
bei allen Rationalisten. Bei den Natursichtigen herrscht die

S



Beschwörung, bei den Religiösen die Versenkung (Meditati-
on), bei den Rationalisten die Beobachtung. Der Natursich-
tige findet Namen und Formeln, der Religiöse Bilder und
Gleichnisse, der Rationalist Begriffe. Der erste glaubt an
Geister, der zweite an Gott, der dritte an das Gehirn.

Die Natursichtigen scheuen das Jenseits, die Religiösen
erstreben es, die Rationalisten disputieren es aus der Welt.
Den ersten ist der Tod ein schwieriger Durchgang, den zwei-
ten ein erwünschter Übergang, den dritten der Untergang. Die
ersten halten sich für Leben und Sterben an Priester, die
zweiten an Propheten, die dritten an Professoren.

Magier und Mystiker forschen nach Grund und Zweck
(Finalität), Rationalisten nach Ursache und Wirkung (Kausa-
lität). Das magische Weltbild belebt den ganzen Kosmos, das
mystische beseelt, das mechanische konstruiert ihn. Der Ma-
gier beruft sich auf Geister, der Mystiker auf Geschichte, der
Rationalist auf Experimente. Der erste sieht überall Leben,
der zweite Seele, der dritte Stoff.

Alle drei besitzen einen geographisch-geschichtlichen
Ort, wo sie ihre edelsten und ihre tauben Blüten treiben. Für
die Magie war es Babylonien und Ägypten, für die Mystik
das mittelalterliche und für die Mechanik das moderne Euro-
pa. Das vierte Weltbild aber, das der Dreiheit von Magie,
Mystik und Mechanik zu einer Einheit hilft und so Mensch
und Welt (Kosmos) in Harmonie bringt, besitzt auf keinem
der uns bekannten Erdteile einen geographisch-geschichtlich
bestimmbaren Ort für seine höchsten Blüten. Es ist das Welt-
bild der Vernunft , die stets nur bei wenigen Weisen aller
Zeiten und Kontinente zu finden war. Dieser Weise lebt nicht
nur in Begriffen, sondern auch in Formeln und Bildern. Er
lehnt Magie und Mystik nicht ab, weil beide nicht im Gehirn
zu Hause sind, wie der Rationalist es tut. Er mengt aber auch
nicht Magie, Mystik und Mechanik wild durcheinander, son-
dern gibt in seinem Weltbild jedem den Platz, der ihm zu-
kommt. Er sucht nicht Grund und Zweck (Finalität), wo nur



Ursache und Wirkung (Kausalität) zu finden sind. Er leugnet
aber auch nicht die Finalität, weil der Verstand nur Kausalität
erkennt. Das Gehirn ist nicht der Mensch und die Maschine
ist das bedürftigste aller Bilder, welches der Mensch je auf
den Kosmos angewandt hat. Es kann auf die Dauer nicht ein-
mal den Materialisten von heute befriedigen, der nur noch ein
Drittelmensch ist, aber kein Vollmensch mehr.

Erst seit dem Weltkrieg und dem Zusammenbruch Euro-
pas wird dies weiteren Kreisen wieder einmal bewusst. Der
mechanisierende Verstand hat Europa so unendlich viel erar-
beitet, dass dem Europäer der vergangenen Jahrhunderte für
seine übrigen zwei Drittel zum Vollmenschen fast gar nichts
mehr zu tun übrigblieb. Erst seit dem europäischen Zusam-
menbruch genügt Tausenden das mechanische Weltbild nicht
mehr. Das Sterben nahm plötzlich einen so gewaltigen Raum
ein, dass es alle rationalistische Genügsamkeit wie eine
Sprengbombe in Fetzen riss. Der Mensch von heute erkennt
plötzlich, wie er als Rationalist zu zwei Dritteln leer gewor-
den ist.

So können wir in der Gegenwart beobachten, dass der
Bogen, lange Zeit nach einer Seite maßlos überspannt, jetzt
nach der entgegengesetzten Richtung gebogen wird, um über-
haupt wieder brauchbar zu werden, ein Ziel, das über dem
Alltag hinausliegt, zu treffen. Der Rationalismus schlägt in
Okkultismus (Spiritismus) um. Man versucht, das mechani-
sche Weltbild von heute zu dem magischen von einst umzu-
biegen, denn die okkulten Phänomene der Gegenwart gehö-
ren, wenn auch in stark abgeschwächter Form, durchaus dem
Erlebniskreis an, den die alte Welt Magie nannte; und ein
neues Medium beschäftigt die europäische Öffentlichkeit ja
schon fast so sehr wie eine neue Maschine.

Der unentwegte Rationalist, der Materialist also, wehrt
sich ein wenig krampfhaft gegen alle Magie , die er nur
noch bei den sogenannten Naturvölkern zu finden glaubt,
welche er die Primitiven nennt, eine Bezeichnung, die eine



Geringschätzung enthält. Er hat nämlich keine Zeit, sich da-
rum zu kümmern, dass nach den Ausgrabungen des letzten
Jahrhunderts und nach dem heutigen Stand der Erdkunde und
Vorweltkunde sowie der vergleichenden Völkerkunde und
Religionswissenschaft seine Naturvölker , die er Rousseau
entlehnt hat, meist gar keine Naturvölker sind, sondern viel-
fach nur noch verkümmerte Reste einstiger Kulturvölker. Die
heutigen Indianer sind ebenso wenig Naturmenschen wie die
Fellachen Ägyptens. Und wenn nicht alle Zeichen trügen,
wird es mit der oberflächlichen Ansicht über den heutigen
Schwarzen ähnlich gehen, je mehr wir durch wissenschaft-
liche Expeditionen aller Art über seine Vergangenheit erfah-
ren.

Das, worüber der heutige Rationalist beim heutigen
Schwarzen, Roten, Gelben als über Magie die Nase rümpft,
ist meist nur noch Zauberei, eine Entartung der Magie, die
uns noch beschäftigen wird. Wäre hingegen Magie nur das
Kennzeichen der Primitiven , dann müsste man die Ägypter
der Pharaonenzeit unter den uns geschichtlich noch einiger-
maßen zugänglichen Völkern das primitivste Volk nennen,
das wir überhaupt kennen, denn sie waren viel magischer
als heutige Schwarze, Kulis und Indianer. Dem widerspricht
aber schon die hohe Kultur der Pharaonenzeit, die nur ver-
kennen kann, wer Technik und Kultur verwechselt, oder see-
lisch schon so verarmt ist, dass ihm Zivilisation als Kultur
gilt. Magie und Kultur schließen sich so wenig aus wie Zivili-
sation und Rationalismus.

Das magische Weltbild gehört also durchaus nicht primi-
tiven Völkern zu, was die meisten immer noch Naturvölker
zu nennen belieben, sondern es gehört zu allen Natur- und
Kulturvölkern, die noch irgendwie natursichtig sind. Das
aber waren die großen Kulturvölker des Altertums noch in ih-
ren Anfängen, wenn auch schon längst nicht mehr in der gan-
zen Fülle, die das Wort umschreibt.



Abstammungslehre und Natursichtigkeit

eologie (Erdkunde), und Paläontologie (Vorweltkun-
de), Völkerkunde und vergleichende Religionswis-

senschaften befinden sich in einer starken Umwandlung, wel-
che die Widerstände altgewohnter und daher liebgewordener
wissenschaftlicher Anschauungen zwar hemmen, aber nicht
mehr beseitigen können, denn die Macht der Tatsachen er-
weist sich auf die Dauer immer stärker als die schönste Hypo-
these, mag sie sich auch noch so zäh in ganzen Geschlechtern
eingewurzelt haben. Wenn die Alten dazu neigen, liebgewor-
dene Anschauungen (Hypothesen) für ewige Wahrheiten zu
halten, so fällt eben den Jungen die Aufgabe zu, für neue Tat-
sachen, die sich alten Hypothesen nicht mehr ohne Vergewal-
tigung einordnen lassen, neue Hypothesen auszuprobieren,
die so lange Geltung haben, bis eines Tages neue Tatsachen
auch diese Wahrheiten wieder einschränken, erweitern oder
beseitigen. Darin besteht der Kampf des Geistes im Umkreis
der Wissenschaften, in dem es als im Umkreis des Verstandes
ewige Wahrheiten überhaupt nicht geben kann. Für den Mate-
rialisten, der sich an seinen Professor hält wie nur je ein Re-
ligiöser an seinen Propheten, ist das eine bittere Wahrheit und
eine noch viel bitterere für eine anerkannte wissenschaftliche
Größe. Zumal in einer Zeit, in der ein Professor auch noch
Priester und Prophet ersetzen muss. So sehen wir denn seit
einem Jahrhundert Professoren so zäh um Ansehen und Macht
kämpfen, wie es einst Priester und Propheten taten, als sie
noch Macht und Ansehen zu verlieren hatten. Ein solcher
Kampf wird umso leidenschaftlicher und erbitterter, je mehr
der Professor die Sache, die er verteidigt, mit seiner Person
gleichsetzt. Bei Priestern und Propheten ist es seit jeher ge-
nauso gewesen, wenn sie nicht Weise geworden sind.

Als die Aufklärung von England aus über Frankreich
den europäischen Kontinent zu erobern begann, wurde es
die kräftigste Anregung ging damals von Voltaire aus ein

G


