Die Wurzeln der Sage
vom
heiligen Gral.

Von

Leopold von Schroeder,

wirkl. Mitglied der kais. Akademie der Wissenschaften.
(Vorgelegt in der Sitzung vom 6. Juli 1910).

Nachdruck der 2. Auflage.

Verlag Edition Geheimes Wissen



DIESER DRUCK DIENT AUSSCHLIESSLICH DER
ESOTERISCHEN FORSCHUNG UND
WISSENSCHAFTLICHEN
DOKUMENTATION.

Fir Schaden, die durch Nachahmung entstehen, kénnen weder Verlag
noch Autor haftbar gemacht werden.

© Copyright: Irene Huber, Graz 2023
Verlag: Edition Geheimes Wissen
Internet: www.geheimeswissen.com

Alle Rechte vorbehal ten.
Abdruck und jegliche Wiedergabe durch jedes bekannte, aber auch heute noch unbekannte
Verfahren, sowie jede Vervielfaltigung, Verarbeitung und Verbreitung (wie Fotokopie,
Mikrofilm oder andere Verfahren unter Verwendung elektronischer Systeme) auch
auszugsweise al's auch die Ubersetzung nur mit Genehmigung des Verlages.

ISBN 978-3-903555-66-2



Einleitung.

Die wunderreiche Sage vom heiligen Gral ist in un-
seren Tagen durch Richard Wagners geniale Dra-
men neu lebendig geworden. Liel schon der Lohengrin
die hehren Wunder des Grales in der Ferne ahnen, so
fuhrte das Blihnenweihfestspiel Parsifal uns mitten hinein
in das Heiligtum der Gralsburg und lenkte die Augen und
Herzen der ganzen gebildeten Welt dorthin. So hat die
Kunst ihre Pflicht gegentber diesem erhabensten Sagen-
stoff des Mittelalters vollauf erfullt, durch Schopfungen,
die sich kaum jemals werden Uberbieten lassen. Von der
Wissenschaft lasst sich, wie mich dinkt, etwas Ahnliches
auch noch nicht anndhernd behaupten. Zwar an groRReren
und kleineren Abhandlungen und Blchern ber den Gegen-
stand fehlt es nicht und gerade die jlingste Zeit hat uns man-
ches davon beschert. Neben Arbeiten von so profunder Ge-
lehrsamkeit wie Richard Heinzels Untersuchung ,Uber die
franzosischen Gralromane® 1) begegnen uns geistvolle An-
regungen wie Burdachs Hinweis auf die byzantinische
Messe als VVorbild der Gralsprozession im Perceval des Cre-
stien de Troyes. 2) Aber andrerseits brachte es eine ungliick-
liche Richtung unserer Zeit mit sich, dass man sich andere
und hdchst wichtige Quellen zur Erkenntnis dieses Problems
geradezu geflissentlich verschittete und verbaute.

Dass das Mittelalter in dem heiligen Gral eine mit

1) Denkschriften der kais. Akademie der Wiss. in Wien, philosoph.-histor.
Klasse, Bd. 40, Wien 1892.

2) Vgl. Deutsche Literaturzeitung 1903, Nr. 46; 1904, Nr. 50. S. auch Golther,
Parzival und der Gral in deutscher Sage des Mittelalters und der Neuzeit, p. 4 u. 5;
38 u. 39 (Walhalla von Dr. Ulrich Schmid, Buch 4).

3



wunderbaren Kréften ausgestattete Passionsreliquie sah,
die Abendmahlsschtssel Christi, die Schussel, in welcher
Joseph von Arimathia das Blut des Heilands sammelte,
oder auch beides zugleich; dass die Wunder des Grals in
irgendwelcher Weise mit den Geheimnissen des christli-
chen Messopfers zusammenhingen, dass lieB sich wohl
kaum verkennen, — und nur wenige sind wohl soweit ge-
langt wie Gottfried Baist, der der Gralsprozession in Cre-
stiens Perceval den religiés-mystischen Charakter tber-
haupt abspricht und es allen Ernstes fiir moglich héalt ,dass
der Gral in seiner ersten Gestalt ohne jede wunderbare Ei-
genschaft war und nur die Regel exemplifizieren half,
dass unter Umstanden auch Reden Gold sei¢. 1) Dass aber
in der fast untibersehbaren Fulle von Wundergeschichten
und wunderbaren Ziigen, die den Gral und seine Umge-
bung betreffen, vielfach uralte, vorchristliche, heidnische
Mythen und Sagen in christlicher Umbildung fortleben
kénnten, diese doch gewiss recht nahe liegende Mdglich-
keit wird jetzt schon lange fast allgemein hartnackig ge-
leugnet, seitdem Birch-Hirschfeld in einem fleiRig gear-
beiteten, aber keineswegs weit und tief blickenden Buche
den Nachweis zu liefern gesucht hat, dass die Sage vom
heiligen Gral mit den verschiedenen Zauberkesseln und
Zauberbechern der keltischen Sage, die man friher mit ihr
In Zusammenhang brachte, nichts zu tun habe, sondern
einzig und allein in der christlichen Legende von der
Abendmahlsschussel, resp. der Schiissel des Joseph von
Arimathia, ihre Wurzel habe. 2)

1) Vgl. Dr. Gottfried Baist, Parzival und der Gral, Freiburg im Breisgau 1909,
p. 17 u. 19 des Separatabdruckes, p. 41 und 43 der offiziellen Ausgabe (Prorekto-
ratsrede).

2) Vgl. Adolf Birch-Hirschfeld, Die Sage vom Gral, ihre Entwicklung und
dichterische Ausbildung in Frankreich und Deutschland im 12. u. 13. Jahrhundert.
Eine literarhistorische Untersuchung. Leipzig 1877.

4



Allerdings sind thm nicht alle Forscher in seiner ne-
gierenden, den Einfluss der heimischen Sagenwelt ableh-
nenden Richtung gefolgt. So hélt Eduard Wechssler in
seinem trefflichen Buch Uber ,die Sage vom heiligen Gral*
durchaus daran fest, dass in der Graldichtung eine Ver-
schmelzung heimischer Sagen und Marchen mit der
christlichen Legende stattgefunden habe. *) Doch im All-
gemeinen war Birch-Hirschfeld siegreich. Wie seine An-
sicht allmahlich zur Herrschaft gelangt, lasst sich bei-
spielsweise an R. Heinzel beobachten, der in einem 1872
erschienenen Aufsatz ,Ein franzdésischer Roman des 13.
Jahrhunderts® durchaus einen Zusammenhang zwischen
den Zaubergefalien gewisser keltischer Sagen und dem
Gral flr wahrscheinlich halt und zu dem meiner Meinung
nach ganz richtigen Schluss kommt: ,Was den Gral be-
trifft, ist offenbar die Schissel in der Legende des Joseph
von Arimathia an die Stelle des heidnischen Symbols ge-
treten.¢ ?) Dagegen erklart er p. 97 der friher erwéhnten,
20 Jahre spéater (1892) erschienenen umfassenden Ab-
handlung, dass die meisten keltischen Zauberkessel und
GefaBe mit der Gralschussel keine Ahnlichkeit hatten. Ei-
nige derselben werden allerdings ausdrtcklich davon aus-
genommen, da sie die wunderbare, speisegebende Kraft
besitzen, so das Becken von Diwrnah, das niemand unge-
sattigt entlasst; der Korb Gwyddneus, die Pfanne mit den
Tellern von Rhegynydd Ysgolhaig; doch wird diese Spur
nicht weiterverfolgt und scheint daher von dem Autor
nicht flr beachtenswert gehalten zu werden. Nicht wun-
dernehmen kann es uns, wenn Gottfried Baist den Zusam-

1) Vgl. Eduard Wechssler, Die Sage vom heiligen Gral und ihre Entwicklung
bis auf Wagners Parsifal, Halle a. S., Max Niemeyer, 1898.

2) Vgl. p. 86 in R. Heinzel, Kleine Schriften, herausgegeben von M. H. Jelli-
nek und C. v. Kraus, Heidelberg 1907.



menhang des Grals mit den keltischen ZaubergeféaRen
ebenfalls leugnet und bemerkt: |Es fehlt jeder besondere
bestimmte Zug, der uns gestatten wirde, unsere Schussel
mit irgendeinem der Wunderkessel zu identifizieren, die
in der keltischen Mythologie zu finden sind, wie in jeder
andern. ') — Dass dies keineswegs richtig ist, hoffe ich
in der folgenden Untersuchung zeigen zu kdnnen. Es liegt
nicht bloB ein Zug vor, sondern eine ganze Reihe sehr be-
stimmter, besonderer Ziige, welche — wie ich glaube —
einen Zusammenhang der Sage vom heiligen Gral mit al-
ten arischen (d. i. indogermanischen) Mythen und Sagen
von wunderbaren GeféalRen geradezu unabweislich nahele-
gen. Wenn diese Ubereinstimmungen und Zusammen-
hange bisher noch so gut wie gar nicht bemerkt sind, so
erklart sich das zu einem guten Teil aus der noch immer
vorherrschenden unverantwortlichen Zurticksetzung der
mythenvergleichenden Studien, die zur Entscheidung der
vorliegenden Frage ganz unerlasslich sind. Dieser Stand
der Dinge dient gewiss zur Entschuldigung der trefflichen
Forscher, die bei der Beschaftigung mit den mittelalterli-
chen Sagen nicht weit tUber dieselben hinauszublicken im-
stande waren. Er bildet aber zugleich einen kraftigen An-
sporn, die vorhandene Licke nach Moglichkeit auszufil-
len.

Wir dirfen natlrlich bei den keltischen Sagen von wun-
derbaren Gefalien nicht stehen bleiben, mussen vielmehr
festzustellen suchen, welche Sagen von solchen Geféllen
und Helden, die dieselben erringen, wohl fir altarisch ge-
halten werden dirfen. Dann wird es sich zeigen, ob diese
Sagen Ziige enthalten, die es wahrscheinlich machen, dass
sie der Gralsage zugrunde liegen oder dieselbe doch in

1) Vgl. G. Baist a. a. O., p. 17. 18 (Sep.-Abdruck).

6



wesentlichen Punkten beeinflusst haben diurften. Um der
L6osung dieser Frage ndher zu kommen, empfiehlt es sich
gewiss, die altesten mythen-geschichtlichen Denkmaler
der Arier, die Lieder des Rigveda und die an sie sich an-
schlielende vedische Literatur daraufhin zu untersuchen.
Spielen die mythischen GeféaRe auch im Ritus und Kultus,
bei den Opferfesten eine Rolle, so wird das nattrlich umso
bedeutsamer sein. Das Problem von dieser Seite anzufas-
sen, liegt nicht nur mir persdnlich am nachsten, sondern
Ist auch gewiss sachlich geboten. Wir wollen daher zu-
nachst den Rigveda und die anschlieRende Literatur ins
Auge fassen, um sodann zur Vergleichung fortzuschrei-
ten.

Einen ganz anderen Ursprung der Gralsage hat neuer-
dings Ludwig Emil Iselin nachzuweisen gesucht. 1) Er legt
ein besonderes Gewicht auf die altchristliche Literatur des
Morgenlandes, insbesondere auf die sogenannte ,Schatz-
hohle, ein beliebtes Sagenbuch der syrischen, resp. nes-
torianischen Christenheit, das zu der zahlreichen Gruppe
der sogenannten Adambulcher gehort. Der wesentliche In-
halt der ,Schatzhohle® findet sich auch im athiopischen
und arabischen christlichen Adambuch wieder, dessen
Grundstock ins 6. Jahrhundert zurlickreicht, sowie in der
sogenannten Apokalypse des Apostels Petrus, deren altere
Fassung dem 8. Jahrhundert angehort. 2) Insbesondere
scheint es mir Iselin wahrscheinlich gemacht zu haben,
dass die in diesen und verwandten Bichern vielfach auf-
tretende Darstellung von einem wunderbaren, Wunder
wirkenden, kostlichen Stein die besondere Auffassung
vom Gral bei Wolfram von Eschenbach beeinflusst hat,

1) Vgl. Ludwig Emil Iselin, der morgenlandische Ursprung der Grallegende,
aus orientalischen Quellen erschlossen, Halle a./S. 1909.

2) Vgl. Iselin a. a. O., p. 17ff. — 26. 27ff.
7



