
Die Wurzeln der Sage 

vom 

heiligen Gral. 

Von 

Leopold von Schroeder, 
wirkl. Mitglied der kais. Akademie der Wissenschaften.  

(Vorgelegt in der Sitzung vom 6. Juli 1910). 

Nachdruck der 2. Auflage. 

Verlag Edition Geheimes Wissen 



DIESER DRUCK DIENT AUSSCHLIESSLICH DER 
ESOTERISCHEN FORSCHUNG UND 

WISSENSCHAFTLICHEN 
DOKUMENTATION. 

Für Schäden, die durch Nachahmung entstehen, können weder Verlag 
noch Autor haftbar gemacht werden. 

© Copyright: Irene Huber, Graz 2023 
Verlag: Edition Geheimes Wissen  

Internet: www.geheimeswissen.com  

Alle Rechte vorbehalten. 
Abdruck und jegliche Wiedergabe durch jedes bekannte, aber auch heute noch unbekannte 

Verfahren, sowie jede Vervielfältigung, Verarbeitung und Verbreitung (wie Fotokopie, 
Mikrofilm oder andere Verfahren unter Verwendung elektronischer Systeme) auch 

auszugsweise als auch die Übersetzung nur mit Genehmigung des Verlages. 

ISBN  978-3-903555-66-2 



3 
 

 

 

Einleitung. 

ie wunderreiche Sage vom heiligen Gral ist in un-

seren Tagen durch Richard Wagners geniale Dra-

men neu lebendig geworden. Ließ schon der Lohengrin 

die hehren Wunder des Grales in der Ferne ahnen, so 

führte das Bühnenweihfestspiel Parsifal uns mitten hinein 

in das Heiligtum der Gralsburg und lenkte die Augen und 

Herzen der ganzen gebildeten Welt dorthin. So hat die 

Kunst ihre Pflicht gegenüber diesem erhabensten Sagen-

stoff des Mittelalters vollauf erfüllt, durch Schöpfungen, 

die sich kaum jemals werden überbieten lassen. Von der 

Wissenschaft lässt sich, wie mich dünkt, etwas Ähnliches 

auch noch nicht annähernd behaupten. Zwar an größeren 

und kleineren Abhandlungen und Büchern über den Gegen-

stand fehlt es nicht und gerade die jüngste Zeit hat uns man-

ches davon beschert. Neben Arbeiten von so profunder Ge-

lehrsamkeit wie Richard Heinzels Untersuchung ,Über die 

französischen Gralromane‘ 1) begegnen uns geistvolle An-

regungen wie Burdachs Hinweis auf die byzantinische 

Messe als Vorbild der Gralsprozession im Perceval des Cre-

stien de Troyes. 2) Aber andrerseits brachte es eine unglück-

liche Richtung unserer Zeit mit sich, dass man sich andere 

und höchst wichtige Quellen zur Erkenntnis dieses Problems 

geradezu geflissentlich verschüttete und verbaute. 

Dass  das  Mittelalter  in  dem  heiligen  Gral  eine  mit  

------------------------ 
1) Denkschriften der kais. Akademie der Wiss. in Wien, philosoph.-histor. 

Klasse, Bd. 40, Wien 1892. 

2) Vgl. Deutsche Literaturzeitung 1903, Nr. 46; 1904, Nr. 50. S. auch Golther, 

Parzival und der Gral in deutscher Sage des Mittelalters und  der Neuzeit, p. 4 u. 5; 

38 u. 39 (Walhalla von Dr. Ulrich Schmid, Buch 4). 

D 



4 
 

wunderbaren Kräften ausgestattete Passionsreliquie sah, 

die Abendmahlsschüssel Christi, die Schüssel, in welcher 

Joseph von Arimathia das Blut des Heilands sammelte, 

oder auch beides zugleich; dass die Wunder des Grals in 

irgendwelcher Weise mit den Geheimnissen des christli-

chen Messopfers zusammenhingen, dass ließ sich wohl 

kaum verkennen, — und nur wenige sind wohl soweit ge-

langt wie Gottfried Baist, der der Gralsprozession in Cre-

stiens Perceval den religiös-mystischen Charakter über-

haupt abspricht und es allen Ernstes für möglich hält ,dass 

der Gral in seiner ersten Gestalt ohne jede wunderbare Ei-

genschaft war und nur die Regel exemplifizieren half, 

dass unter Umständen auch Reden Gold sei‘. 1) Dass aber 

in der fast unübersehbaren Fülle von Wundergeschichten 

und wunderbaren Zügen, die den Gral und seine Umge-

bung betreffen, vielfach uralte, vorchristliche, heidnische 

Mythen und Sagen in christlicher Umbildung fortleben 

könnten, diese doch gewiss recht nahe liegende Möglich-

keit wird jetzt schon lange fast allgemein hartnäckig ge-

leugnet, seitdem Birch-Hirschfeld in einem fleißig gear-

beiteten, aber keineswegs weit und tief blickenden Buche 

den Nachweis zu liefern gesucht hat, dass die Sage vom 

heiligen Gral mit den verschiedenen Zauberkesseln und 

Zauberbechern der keltischen Sage, die man früher mit ihr 

in Zusammenhang brachte, nichts zu tun habe, sondern 

einzig und allein in der christlichen Legende von der 

Abendmahlsschüssel, resp. der Schüssel des Joseph von 

Arimathia, ihre Wurzel habe. 2) 

----------------------- 
1) Vgl. Dr. Gottfried Baist, Parzival und der Gral, Freiburg im Breisgau 1909, 

p. 17 u. 19 des Separatabdruckes, p. 41 und 43 der offiziellen  Ausgabe (Prorekto-

ratsrede). 

2) Vgl. Adolf Birch-Hirschfeld, Die Sage vom Gral, ihre Entwicklung und 

dichterische Ausbildung in Frankreich und Deutschland im 12. u. 13. Jahrhundert. 

Eine literarhistorische Untersuchung. Leipzig 1877.  



5 
 

Allerdings sind ihm nicht alle Forscher in seiner ne-

gierenden, den Einfluss der heimischen Sagenwelt ableh-

nenden Richtung gefolgt. So hält Eduard Wechssler in 

seinem trefflichen Buch über ,die Sage vom heiligen Gral‘ 

durchaus daran fest, dass in der Graldichtung eine Ver-

schmelzung heimischer Sagen und Märchen mit der 

christlichen Legende stattgefunden habe. 1) Doch im All-

gemeinen war Birch-Hirschfeld siegreich. Wie seine An-

sicht allmählich zur Herrschaft gelangt, lässt sich bei-

spielsweise an R. Heinzel beobachten, der in einem 1872 

erschienenen Aufsatz ,Ein französischer Roman des 13. 

Jahrhunderts‘ durchaus einen Zusammenhang zwischen 

den Zaubergefäßen gewisser keltischer Sagen und dem 

Gral für wahrscheinlich hält und zu dem meiner Meinung 

nach ganz richtigen Schluss kommt: ,Was den Gral be-

trifft, ist offenbar die Schüssel in der Legende des Joseph 

von Arimathia an die Stelle des heidnischen Symbols ge-

treten.‘ 2) Dagegen erklärt er p. 97 der früher erwähnten, 

20 Jahre später (1892) erschienenen umfassenden Ab-

handlung, dass die meisten keltischen Zauberkessel und 

Gefäße mit der Gralschüssel keine Ähnlichkeit hätten. Ei-

nige derselben werden allerdings ausdrücklich davon aus-

genommen, da sie die wunderbare, speisegebende Kraft 

besitzen, so das Becken von Diwrnah, das niemand unge-

sättigt entlässt; der Korb Gwyddneus, die Pfanne mit den 

Tellern von Rhegynydd Ysgolhaig; doch wird diese Spur 

nicht weiterverfolgt und scheint daher von dem Autor 

nicht für beachtenswert gehalten zu werden. Nicht wun-

dernehmen kann es uns,  wenn Gottfried Baist den Zusam- 

----------------------- 
1) Vgl. Eduard Wechssler, Die Sage vom heiligen Gral und ihre Entwicklung 

bis auf Wagners Parsifal, Halle a. S., Max Niemeyer, 1898.  

2) Vgl.  p. 86 in R. Heinzel, Kleine Schriften, herausgegeben von M. H. Jelli-

nek und C. v. Kraus, Heidelberg 1907.  



6 
 

menhang des Grals mit den keltischen Zaubergefäßen 

ebenfalls leugnet und bemerkt: ,Es fehlt jeder besondere 

bestimmte Zug, der uns gestatten würde, unsere Schüssel 

mit irgendeinem der Wunderkessel zu identifizieren, die 

in der keltischen Mythologie zu finden sind, wie in jeder 

andern.‘ 1) — Dass dies keineswegs richtig ist, hoffe ich 

in der folgenden Untersuchung zeigen zu können. Es liegt 

nicht bloß ein Zug vor, sondern eine ganze Reihe sehr be-

stimmter, besonderer Züge, welche — wie ich glaube — 

einen Zusammenhang der Sage vom heiligen Gral mit al-

ten arischen (d. i. indogermanischen) Mythen und Sagen 

von wunderbaren Gefäßen geradezu unabweislich nahele-

gen. Wenn diese Übereinstimmungen und Zusammen-

hänge bisher noch so gut wie gar nicht bemerkt sind, so 

erklärt sich das zu einem guten Teil aus der noch immer 

vorherrschenden unverantwortlichen Zurücksetzung der 

mythenvergleichenden Studien, die zur Entscheidung der 

vorliegenden Frage ganz unerlässlich sind. Dieser Stand 

der Dinge dient gewiss zur Entschuldigung der trefflichen 

Forscher, die bei der Beschäftigung mit den mittelalterli-

chen Sagen nicht weit über dieselben hinauszublicken im-

stande waren. Er bildet aber zugleich einen kräftigen An-

sporn, die vorhandene Lücke nach Möglichkeit auszufül-

len. 

Wir dürfen natürlich bei den keltischen Sagen von wun-

derbaren Gefäßen nicht stehen bleiben, müssen vielmehr 

festzustellen suchen, welche Sagen von solchen Gefäßen 

und Helden, die dieselben erringen, wohl für altarisch ge-

halten werden dürfen. Dann wird es sich zeigen, ob diese 

Sagen Züge enthalten, die es wahrscheinlich machen, dass 

sie  der  Gralsage  zugrunde  liegen  oder dieselbe  doch  in  

----------------------- 
1) Vgl. G. Baist a. a. O., p. 17. 18 (Sep.-Abdruck). 



7 
 

wesentlichen Punkten beeinflusst haben dürften. Um der 

Lösung dieser Frage näher zu kommen, empfiehlt es sich 

gewiss, die ältesten mythen-geschichtlichen Denkmäler 

der Arier, die Lieder des Rigveda und die an sie sich an-

schließende vedische Literatur daraufhin zu untersuchen. 

Spielen die mythischen Gefäße auch im Ritus und Kultus, 

bei den Opferfesten eine Rolle, so wird das natürlich umso 

bedeutsamer sein. Das Problem von dieser Seite anzufas-

sen, liegt nicht nur mir persönlich am nächsten, sondern 

ist auch gewiss sachlich geboten. Wir wollen daher zu-

nächst den Rigveda und die anschließende Literatur ins 

Auge fassen, um sodann zur Vergleichung fortzuschrei-

ten. 

Einen ganz anderen Ursprung der Gralsage hat neuer-

dings Ludwig Emil Iselin nachzuweisen gesucht. 1) Er legt 

ein besonderes Gewicht auf die altchristliche Literatur des 

Morgenlandes, insbesondere auf die sogenannte ,Schatz-

höhle‘, ein beliebtes Sagenbuch der syrischen, resp. nes-

torianischen Christenheit, das  zu  der zahlreichen Gruppe 

der  sogenannten Adambücher gehört. Der wesentliche In-

halt der ,Schatzhöhle‘ findet sich auch im äthiopischen 

und arabischen christlichen Adambuch wieder, dessen 

Grundstock ins 6. Jahrhundert zurückreicht, sowie in der 

sogenannten Apokalypse des Apostels Petrus, deren ältere 

Fassung dem 8. Jahrhundert angehört. 2) Insbesondere 

scheint es mir Iselin wahrscheinlich gemacht zu haben, 

dass die in diesen und verwandten Büchern vielfach auf-

tretende Darstellung von einem wunderbaren, Wunder 

wirkenden, köstlichen Stein die besondere Auffassung 

vom Gral  bei  Wolfram  von Eschenbach beeinflusst hat, 

----------------------- 
1) Vgl. Ludwig Emil Iselin, der morgenländische Ursprung der Grallegende, 

aus orientalischen Quellen erschlossen, Halle a./S. 1909.  

2) Vgl. Iselin a. a. O., p. 17ff. — 26. 27ff. 


